
 (Wache, aufmerksame Wächter) 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BETENDER RUF 

 

 

Und im Umgang mit der Zeit, im Kalender der Macht, wird festgelegt, dass wir 

einen Moment beenden – oder einen Moment abschließen – und ein neuer beginnt. Und 

es ist Zeit, das Vergangene zu analysieren und einen Ausblick auf das zu werfen, was 

kommen wird.  

In jenem Fall – oder in diesem Fall – kann man großmütig gegenüber der 

Vergangenheit sein, defätistisch gegenüber der Vergangenheit, enthusiastisch 

gegenüber dem, was kommen wird, oder zerstörerisch gegenüber dem, was uns 

erwartet; dieses duale System von „gut-böse“ ... in dem das Wesen entschieden oft 

„lauwarm“ bleibt.  

Was geschehen ist, kann nicht mehr rückgängig gemacht werden; zumindest 

wissen wir das im Moment nicht. Und man kann es als Lernerfahrung oder als Strafe 

betrachten.  

Ein großer Abgrund, nicht wahr? 

Wenn es eine Lernerfahrung ist, ist alles, was geschieht, ... positiv. Wenn es eine 

Strafe ist, ist alles, was geschieht, unsere Schuld, unsere große Schuld.  

Aber wir lernen nicht aus allem und fühlen uns auch nicht für alles schuldig. Also 

bleibt das Wesen, wie wir gerade gesagt haben, in der Lauheit: Unentschlossenheit, 

Ungenauigkeit, Unverbundenheit...  

 

Aber es gibt noch eine andere Option, die sich aus dem Betenden Ruf ergibt: Es ist 

geschehen und passiert, was geschehen und passieren musste.  

Das ist keine lauwarme Haltung, sondern eine entschlossene Haltung. 

Geheimnisvoll, da die scheinbaren Protagonisten Schauspieler sind: wir selbst. Aber 



 (Wache, aufmerksame Wächter) 

 

2 

derjenige, der das Drehbuch schreibt, ist uns unbekannt; wir bekommen die Rolle 

Sekunden bevor es passiert.  

Dies setzt unsererseits eine Haltung der Unterwerfung und Demut voraus... Aber 

nicht Gleichgültigkeit, nein: Beteiligung und Bewusstsein für das, was geschieht, 

natürlich auf der Suche nach möglichen Erklärungen und Schlussfolgerungen.  

Aber es musste geschehen.  

Und da wir Teil dieses Geschehens – und damit des Mysteriums – sind, muss unsere 

Haltung der Unterwerfung und Demut... für uns „natürlich” werden. Das heißt: 

akzeptieren, sich anpassen.  

Und sich nicht nur anpassen, sondern auch vorbeugen und auf sich achten; auf sich 

achten im Sinne von wachsam und aufmerksam sein.  

 

Wenn wir diese Haltung gegenüber dem Vergangenen beibehalten, bei der Analyse 

dessen, was geschehen ist, müssen wir auch unsere Haltung gegenüber dem, was 

bevorsteht, ändern.  

 

Es ist kein Geheimnis, dass man die manischen Haltungen von Regierungen und 

sozialen Gruppen beobachten kann, die das Zusammenleben und Teilen ernsthaft stören. 

Die Konfrontationen zwischen den Stärksten betreffen alle, insbesondere die 

Schwächsten. 

 

Man fragt sich oft, was man tun soll: ob man Hilfe leisten, Unterstützung anbieten 

soll...  

„Brot für heute, Hunger für morgen.“  

Aber ja, es stimmt, dass dies zwar kurzfristig wirksam ist, aber keine Lösung 

darstellt. In gewisser Weise versklavt es die Schwächsten und macht sie abhängig und 

hindert sie daran, zu entdecken, zu lernen, zu rebellieren und eigene Ressourcen zu 

suchen, da ihnen das Nötigste zum Überleben gegeben wird.  

 

 

Aber gut... ist die Nächstenliebe ist in Ordnung, die richtig verstandene, die schwer 

zu lernen ist, vor allem, wenn sie nur den Gebenden befriedigt und die Rebellion gegen 

das verhindert, was diese zerstörerischen Situationen hervorruft.  

 

Der Betende Ruf entscheidet sich für die Wachsamkeit, ohne in Konflikt mit der 

Nächstenliebe zu geraten. Aber... mit dem Schwerpunkt darauf, wachsam, aufmerksam 

und achtsam zu sein in Bezug auf unsere Positionen, die Ausübung unserer Tugenden, 

unsere Vorbereitungen, unsere Qualitäten und unsere Beiträge entsprechend den 

Anforderungen. Auf diese Anonymität, die weder Erfolge noch Belohnungen fordert.  



 (Wache, aufmerksame Wächter) 

 

3 

Und in dem Maße, in dem wir in diese „konsequente” Wachsamkeit eintreten, wird 

unsere Bereitschaft permanent wach sein; unsere Verfügbarkeit wird da sein, mit der 

Lampe, angezündet.  

Zurück bleiben die Rechtfertigungen, die so oft dazu dienen, abzulehnen, 

rückgängig zu machen, zu verhindern, zu blockieren... Kurz gesagt, um sich selbst zu 

verehren und sich um sich selbst zu kümmern.  

Wenn man wachsam ist, wenn man aufmerksam ist, muss man sich nicht 

rechtfertigen. Man muss Zeugnis ablegen, man muss ein Beispiel geben, man muss 

bezeugen!  

 

Es müsste sich schämen, ein Zeugnis, das von uns erwartet wird, zu rechtfertigen, 

basierend auf... was auch immer. Rechtfertigung ist Gerechtigkeit, die ordnungsgemäß 

auf meine Interessen angewendet wird. Punkt. Das ist natürlich allgemein anerkannt. 

Punkt und weiter.  

Wie einfach ist es, andere zu kritisieren, die Umgebung zu kritisieren und sich 

ständig zu rechtfertigen! 

 

Und als Wächter ist es wahrscheinlicher, zu sehen, was kommt, zu ahnen, was sich 

nähert, zu bewerten, was nahe ist, sich vorzustellen, was „wahrscheinlich” passieren 

wird.  

 

Und nicht nur das – als Vorhersage –, sondern wenn man wach ist, ist man kreativ, 

man ist fantasievoll, man ist mit den Sinnen bereit, sich zu verbinden, sich zu 

verschwören, sich zu projizieren. 

 

(5 Minuten Stille)  

 

Ideale beeinflussen unsere Wachsamkeit... und wir müssen auf sie reagieren. Wir 

müssen auf sie reagieren, um ihnen die Bedeutung zu geben, die sie haben, und auf 

deren Grundlage sie für uns und diejenigen, an die sie gerichtet sind, nützlich sind.  

Das ist ein Aspekt der Wachsamkeit, der Achtsamkeit: dass wir nicht nur intuitiv, 

kreativ, bereit und verfügbar sein müssen, sondern uns auch keine alltäglichen 

Gewohnheiten, keine alltägliche „Normalität” erlauben dürfen.  

Gewohnheiten werden zu Nähten, und die Nähte reißen schließlich, und die 

Wunden öffnen sich.  

Gewohnheiten, die über die Vorsicht hinausgehen, werden zu Marotten und werden 

zu Unannehmlichkeiten für uns selbst und für andere. Wenn wir hingegen die 

Verwirklichung unserer Ideale, von den kleinsten bis zu den fantastischsten, 

übernehmen, wird kein Tag wie der andere sein.  



 (Wache, aufmerksame Wächter) 

 

4 

Und so werden wir jeden Tag im Einklang sein, denn jeden Tag lieben sie uns, und 

deshalb werden wir geboren: (span.: ‚ama-necer‘).  

Keiner ist wie der andere.  

Aber es ist passiert und passiert immer wieder, dass aus falscher Sicherheit, aus 

Dominanz, aus Bequemlichkeit, aus Faulheit, aus Unwissenheit – aus Unwissenheit – 

jeder Tag ganz leicht zu „einem weiteren Tag” wird.  

Wenn wir hingegen unseren Idealen nachgehen, wird es kein weiterer Tag sein, 

sondern ein besonderer Tag. Das mag äußerlich nicht auffallen, aber wir spüren es in 

unserem Tun, in unserer Haltung.  

 

Wie beschämend, nicht wahr? Und noch eine weitere Schande hinzuzufügen: einen 

Tag, der eine Schöpfung ist, mit derselben Haltung, derselben Reaktion zu füllen.  

 

Das ist kein Lebensinhalt.  

Es ist eine Entfremdung von der Lebenskraft. 

 

(3 Minuten Stille)  

 

Wenn die Ruhepause kommt, soll die Seele nicht unzufrieden sein; sie soll nicht 

von Enttäuschung bedrückt sein; sie soll nicht von der Wiederholung gelangweilt sein; 

sie soll nicht von Widersprüchen angewidert sein..., sondern sie soll erfüllt sein von der 

Liebe, die sie gelebt, gefühlt, ausgedrückt und empfangen hat. 

 

Es ist ein außergewöhnlicher Maßstab: sich jeden Tag in der Ruhe zu besinnen und 

sich zu fragen, wie viel Liebe wir empfangen und wie viel wir gegeben haben.  

 

Und Achtung: Rechtfertigungen zählen nicht, die haben wir schon vorgebracht. Die 

Fülle der Liebe ist überschwänglich. Ja.  

Dann ist es unzumutbar, den Tag herzlos zu beenden... ohne einen Moment der 

Liebe entdeckt zu haben oder ohne den verschmitzten Blick dieser Blume empfangen zu 

haben, die uns an einer Straßenecke mit ihrer Schönheit einen Kuss zugeworfen hat.  

 

 

Amen. 

 

 

*** 


